
Rezensionen und Hinweise 253

s. die Besprechung in dieser ZHG). Oliver Römer verweist auf die „heftigen Rich-
tungskämpfe [...] um die Institutionalisierung des Faches" (S. 229), in denen sich
Schelsky als „Daringebliebener" gegenüber den Remigrierten keinerlei Zurückhal-
tung auferlegte - eher im Gegenteil. Obwohl gewerkschaftsnah und der SPD verbun-
den, lehnte er die noch linkere Kritische Theorie der Frankfurter Schule vehement ab.
Mit dem dabei angeschlagenen Ton stand er für einen aus heutiger Sicht wenig empa-
thischen Umgang der deutschen Gesellschaft (hier der Wissenschaft) mit Rückkehrern
aus dem Exil.

Wenn es ein Fazit gibr, das unter die durchweg gut lesbaren Beiträge dieses Bandes
passen würde, dann ist es die treffende Formulierung im Titel: Wer sich über „Exil
und Remigration" in den Wissenschaften informieren will, wird zukünftig an Kirsten
Heinsohns und Rainer Nicolaysens „belastete[n] Beziehungen" nicht vorbeikommen.

Ulf Morgenstern

Ludwig Gerhardt, Carl Meinhof. Das Leben des ersten Ordinarius für Afri-
kanistik. Göttingen (Wallstein) 2022. 288 S., Abb. (= Wissenschaftler in Hamburg,
Bd. 5), 24,90 EUR.

Hamburg gilt als Geburtsstätte der akademischen Afrikanistik: jener Wissen-
schaft, die sich mit der Erforschung afrikanischer Sprachen beschäftigt und aufs engste
mit der christlichen Mission und kolonialen Ansprüchen in Afrika verwoben ist. Ein
Jahr nach Gründung des Hamburgischen Kolonialinstituts entstand hier 1909 der
weltweit erste Lehrstuhl für dieses Fach. Bisherige Arbeiten zur Geschichte der Afri-
kanistik lassen sich in zwei Kategorien einteilen: Zum einen setzten sich Hamburger
Afrikanistinnen und Afrikanisten seit den 1980er-Jahren zunehmend kritisch mit der

Geschichte ihres Fachs auseinander. In jüngerer Zeit rückte das Fach zusätzlich in den
Fokus von Historikerinnen und Historikern, die nach dem Zusammenhang von Wis-
sensproduktion und Kolonialismus fragen (vgl. Sara Pugach, Africa in Translation,
Ann Arbor, MI, 2012). Eine Biografie des Begründers der Afrikanistik Carl Meinhof
(1857-1944) liegt nun erstmals in der Reihe „Wissenschaftler in Hamburg" vor, in
der die Hamburgische Wissenschaftliche Stiftung von ihr geförderte Wissenschaft-
ler würdigt (s. hierzu auch die Besprechung von Bd. 4: Alexander Odefey über den
Mathematiker Emil Artin in dieser ZHG). Verfasser ist der emeritierte Hamburger
Afrikanist Ludwig Gerhardt (*1938), der sich bereits in den 1980er-Jahren gegen gro-
ße Widerstände der kritischen Aufarbeitung des eigenen Fachs widmete.

Die ersten drei Kapitel zeichnen Meinhofs Jugend in Barzwitz (Barzowice), Schul-
zeit und Studium in Halle, Erlangen und Greifswald sowie nach einer Tätigkeit als
Lehrer in Stettin die Rückkehr in seine westpommersche Heimat nach, wo er das
Pfarramt in Zizow (Cisowo) übernahm. Prägend waren für den Pastorensohn der Pic-
tismus und dessen enge Verbindung zur Mission. Das theologische und germanistische
Studium weckte Meinhofs Interesse an sprachvergleichenden Studien. Kontakte zu
Missionaren und zum Kameruner Njo Dibonge brachten ihn schließlich zum Studium
afrikanischer Sprachen, das Gerhardt in die vergleichende Indogermanistik sowie
den deutschen Kolonialismus einordnet. Nach Übernahme des Pfarramts in Zizow

1886 wurde Meinhofs Dorfpfarrei zunehmend zum „Zentrum zumindest deutscher,
wenn nicht europäischer afrikanischer Sprachwissenschaft". Missionsgesellschaften
versorgten ihn mit sprachlichem Material, und Missionare reisten zum sprachlichen

Zeitschrift des Vereins für Hamburgische Geschichte - Band 108, 2022



Rezensionen und Hinweise254

Studium „in die westpommersche Einöde", wo auch Meinhofs „Grundriß einer Laut-
Iehre der Bantusprachen" (Leipzig 1899) entstand, der ihm internationale Anerken-
nung einbrachte.

Das vierte Kapitel stellt Meinhofs Tätigkeit als Lehrer am Berliner Seminar für
Orientalische Sprachen in den Mittelpunkt, an dem er 1903 angestellt wurde. Die kurz
nach Begründung des Kolonialreichs 1887 gegründete Institution diente der prakti-
schen Sprachausbildung von Beamten und anderen in den deutschen Kolonien tätigen
Personen. Die afrikanische Sprachlehre erfuhr zwar keine allzu große Nachfrage, doch
bot das Seminar Meinhof die Möglichkeit, hauptberuflich Afrikanistik zu betreiben.
Gerhardt wirft ein Licht auf die Stellung afrikanischer Lektoren am Seminar sowie
die Konflikte zwischen Meinhof und Seminardirektor Eduard Sachau. Diese ließen
Meinhof 1909 wohl auch das Berufungsangebot des Hamburgischen Kolonialinstituts
annehmen. Das Kolonialinstitut und die 1919 gegründete Universität boten Meinhof
„für den Rest seines langen Lebens ideale Voraussetzungen für seine wissenschaft-
lichen Arbeiten", wie der Verfasser im fünften Kapitel aufzeigt. Hier baute Meinhof -
unterstützt durch seinen langjährigen Förderer Werner von Melle und dessen Stiftung
- das Seminar für Kolonialsprachen auf, die „Zeitschrift für Kolonialsprachen" (heute
als „Afrika und Übersee" die älteste afrikanistische Zeitschrift) und das Phonetische
Laboratorium. Nach einer „Sinnkrise" in der Weimarer Republik mit dem Ende deut-
scher Kolonialherrschaft gelangte das Seminar im Nationalsozialismus zu neuer Blüte.
Für die Afrikanistik brach eine „neue Zeit" an, wie Meinhof 1940 in seiner Zeitschrift
feststellte. Er stellte seine Disziplin in den Dienst des Nationalsozialismus, dessen
imperiale Ansprüche er mit deutschen Verdiensten um die Erforschung afrikanischer
Sprachen legitimierte.

Was blieb von Meinhof nach seinem Tod im Februar 1944? Er habe die Afrikanis-
tik „ins Leben gerufen" und diese „auf ein solides methodisches Fundament gestell*,
so Gerhardt. Indem er die Bantusprachen „als ebenbürtig in die Sprachen der Welt"
integrierte, habe er einen „emanzipatorische[n] Akt" geleistet, während seine Werke
zu den „Hamitensprachen" die Disziplin „in bedenkliche Nähe zu rassistischen und
kolonialistischen Positionen" rückten. Der Verfasser wiederholt hier die in Darstel-
lungen des Faches tradierte Unterscheidung von Meinhofs Werk in eine innovative,
methodisch fundierte und bis heute in ihren Grundzügen gültige Bantuistik und eine
rassistische Hamitistik.

Gerhardts Darstellung führt Meinhofs Leben zum ersten Mal in einer Monografie
zusammen. Dabei fügt er der bisherigen Forschung zur frühen Afrikanistik zahlrei-
che Details, jedoch keine überraschenden Erkenntnisse hinzu. Im Gegenteil vermissen
die Leser an vielen Stellen eine Auseinandersetzung mit der Forschungsliteratur, So
wurden zentrale neuere Werke nicht rezipiert. Meinhofs Rolle in der Kolonialpoli-
tik des Kaiserreichs (insbesondere in der kolonialen Sprachpolitik) und im Kolonial-
revisionismus der Zwischenkriegszeit wird nur am Rande gestreift. Dass dessen ko-
lonialpolitische Veröffentlichungen „zeitweise mehr Titel ausmachten als linguistische
Arbeiten", erfährt man im Fazit (S. 236) und fragt sich, warum diese in der Darstellung
keine Rolle spielen. Auch wäre eine Auseinandersetzung mit der Frage wünschens-
wert, welchen Einfluss Meinhofs Afrikanistik auf die koloniale Herrschaftspraxis
hatte, indem sie Wissen zur Beherrschung der kolonisierten Gesellschaften bereit-
stellte sowie Kolonialbeamte, Kaufleute und Missionare ausbildete. Dies deutet auf



Rezensionen und Hinweise 255

Ungleichgewichte in der Darstellung hin. So finden sich längere Exkurse zu Aspekten,
die Meinhofs Leben nur tangierten: zur Geschichte der Franckeschen Stiftungen in
Halle etwa oder zu den Gründungsverhandlungen des Kolonialinstituts.

Unbefriedigt hinterlassen die Leser Gerhardts Darstellung der Afrikanistik im
Nationalsozialismus. So mag man die emsige Beantwortung skurriler Anfragen aus
der Bevölkerung als „satirische Momente" charakterisieren. Ergänzend zur Wieder-
gabe jener erheiternden Quellenfunde wünschte man sich jedoch eine Analyse der
kolonialpolitischen Rolle der Hamburger Afrikanistik. So erfährt man bei Gerhardt
nicht, dass Meinhof und seine Hamburger Mitarbeiter Teil der kolonialen Großfor-
schung im Nationalsozialismus waren: In der Fachgruppe „Koloniale Sprachfor-schung* des Reichsforschungsrats wurden nationalsozialistische Kolonialplanungen
etwa durch Wörterbuchprojekte wissenschaftlich begleitet. Auch sucht man Hinwei-
se auf Meinhofs Rolle bei der Vermittlung zwischen Missionen und NS-Regime, bei
der Errichtung des zweiten Kolonialinstituts 1938/39 an der Hansischen Universität
oder als Leiter der „afrikanischen Gruppe" des Ausschusses für Auslands- und Kolo-
nialkunde vergebens. Dass Meinhof eine „führende Stellung bei den ,Deutschen
Christen*" innehatte, erfahren Leserinnen erst aus einer Zeitleiste im Anhang.

Gerhardt schreibt seine Biografie als „Nicht-Historiker", worauf er im Nach-
wort hinweist. Dies spiegelt sich auch in seinem Umgang mit historischen Quellen
wider, die er im Geheimen Staatsarchiv Preußischer Kulturbesitz und im Hamburger
Staatsarchiv einsah. So werden Archivfunde wie Briefe in der Regel in voller Länge
wiedergegeben. Die quellenkritische Betrachtung jener Dokumente sowie veröftent-
lichter Quellen, deren Entstehungskontext und Quellenwert oft weiterer Erläuterun-
gen bedarf, kommt hingegen zu kurz. Dadurch folgt der Verfasser oft den (auto-)
biografischen Darstellungen und Deutungen Meinhofs, seiner Tochter Hannah und
seines akademischen Schülers Ernst Dammann. Insgesamt bietet die reich bebilderte,
sorgsam hergestellte und schön zu lesende Biografie einen guten Einblick in das Leben
des „ersten Ordinarius für Afrikanistik", lässt jedoch einige Fragen offen.

Florian Balbiani

Stefan Wulf, Der Psychiater Albrecht Langelüddeke (1889-1977), Eine
biografische Annäherung. Mit einem Grußwort von Andreas Jürgens und einem Vor-
wort von Heinz-Peter Schmiedebach. Gießen (Psychosozial-Verlag) 2021. 83, 29 S.,
Abb. (= Historische Schriftenreihe des Landeswohlfahrtsverbandes Hessen. Kleine
Schriften, Bd. 2), 16,90 EUR.

Der Nationalsozialismus war kein Selbstläufer, das Regime funktionierte nur auf-
grund der weit verbreiteten Bereitschaft, wahlweise Befehle blind zu befolgen oder die
eigenen Nachbarn/Kollegen bei der Ausübung ihrer Tätigkeiten zu kontrollieren. Im
Bereich des Gesundheitswesens spielten neben Arzten die lokalen Wohlfahrtsbehör-
den eine Schlüsselrolle, da sie die Rahmenbedingungen für die Aufrechterhaltung bzw.
Durchsetzung des rassenhygienischen Narrativs offerierten. Insofern stellt das vorlie-
gende Buch einen wichtigen Baustein in der Aufarbeitung der Geschehnisse dar, weil
der Landeswohlfahrtsverband Hessen den in seinem Archiv aufbewahrten Nachlass
des Psychiaters Albrecht Langelüddeke der Forschung zugänglich machte, obwohl
dadurch die eigene Rolle ebenfalls ins Visier der Historiker rückte (S. 8).

Langelüddeke galt seinen Kollegen (und heutigen Historikern) als Proponent
einer Psychiatrie, die über die bloße naturwissenschaftlich fundierte Beobachtung und

Zeitschrift des Vereins für Hamburgische Geschichte - Band 108, 2022


